
CONGREGACIÓN PARA LA DOCTRINA DE LA FE 

DECLARACIÓN 

DOMINUS IESUS 

SOBRE LA UNICIDAD Y LA UNIVERSALIDAD SALVÍFICA  

DE JESUCRISTO Y DE LA IGLESIA 

  

INTRODUCCIÓN 

  

1. El Señor Jesús, antes de ascender al cielo, confió a sus discípulos el mandato de 

anunciar el Evangelio al mundo entero y de bautizar a todas las naciones: « Id al 

mundo entero y proclamad el Evangelio a toda la creación. El que crea y se bautice, se 

salvará; el que se resista a creer, será condenado » (Mc 16,15-16); « Me ha sido dado 

todo poder en el cielo y en la tierra. Id, pues, y haced discípulos a todas las gentes 

bautizándolas en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, y enseñándoles a 

guardar todo lo que os he mandado. Y he aquí que yo estoy con vosotros todos los 

días hasta el fin del mundo » (Mt 28,18-20; cf. también Lc 24,46-48; Jn 17,18; 

20,21; Hch 1,8). 

La misión universal de la Iglesia nace del mandato de Jesucristo y se cumple en el 

curso de los siglos en la proclamación del misterio de Dios, Padre, Hijo y Espíritu 

Santo, y del misterio de la encarnación del Hijo, como evento de salvación para toda 

la humanidad. Es éste el contenido fundamental de la profesión de fe cristiana: « Creo 

en un solo Dios, Padre todopoderoso, Creador de cielo y tierra [...]. Creo en un solo 

Señor, Jesucristo, Hijo único de Dios, nacido del Padre antes de todos los siglos: Dios 

de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado, no creado, 

consustancial con el Padre, por quien todo fue hecho; que por nosotros los hombres y 

por nuestra salvación bajó del cielo, y por obra del Espíritu Santo se encarnó de 

María, la Virgen, y se hizo hombre; y por nuestra causa fue crucificado en tiempos de 

Poncio Pilato: padeció y fue sepultado, y resucitó al tercer día según las Escrituras, y 

subió al cielo, y está sentado a la derecha del Padre; y de nuevo vendrá con gloria para 

juzgar a vivos y muertos, y su reino no tendrá fin. Creo en el Espíritu Santo, Señor y 

dador de vida, que procede del Padre, que con el Padre y el Hijo recibe una misma 

adoración y gloria, y que habló por los profetas. Creo en la Iglesia, que es una, santa, 

católica y apostólica. Confieso que hay un solo Bautismo para el perdón de los 

pecados. Espero la resurrección de los muertos y la vida del mundo futuro ».1 



2. La Iglesia, en el curso de los siglos, ha proclamado y testimoniado con fidelidad el 

Evangelio de Jesús. Al final del segundo milenio, sin embargo, esta misión está 

todavía lejos de su cumplimiento.2 Por eso, hoy más que nunca, es actual el grito del 

apóstol Pablo sobre el compromiso misionero de cada bautizado: « Predicar el 

Evangelio no es para mí ningún motivo de gloria; es más bien un deber que me 

incumbe. Y ¡ay de mí si no predicara el Evangelio! » (1 Co 9,16). Eso explica la 

particular atención que el Magisterio ha dedicado a motivar y a sostener la misión 

evangelizadora de la Iglesia, sobre todo en relación con las tradiciones religiosas del 

mundo.3 

Teniendo en cuenta los valores que éstas testimonian y ofrecen a la humanidad, con 

una actitud abierta y positiva, la Declaración conciliar sobre la relación de la Iglesia 

con las religiones no cristianas afirma: « La Iglesia católica no rechaza nada de lo que 

en estas religiones hay de santo y verdadero. Considera con sincero respeto los modos 

de obrar y de vivir, los preceptos y las doctrinas, que, por más que discrepen en 

mucho de lo que ella profesa y enseña, no pocas veces reflejan un destello de aquella 

Verdad que ilumina a todos los hombres ».4 Prosiguiendo en esta línea, el 

compromiso eclesial de anunciar a Jesucristo, « el camino, la verdad y la vida » 

(Jn 14,6), se sirve hoy también de la práctica del diálogo interreligioso, que 

ciertamente no sustituye sino que acompaña la missio ad gentes, en virtud de aquel « 

misterio de unidad », del cual « deriva que todos los hombres y mujeres que son 

salvados participan, aunque en modos diferentes, del mismo misterio de salvación en 

Jesucristo por medio de su Espíritu ».5 Dicho diálogo, que forma parte de la misión 

evangelizadora de la Iglesia,6 comporta una actitud de comprensión y una relación de 

conocimiento recíproco y de mutuo enriquecimiento, en la obediencia a la verdad y en 

el respeto de la libertad.7 

3. En la práctica y profundización teórica del diálogo entre la fe cristiana y las otras 

tradiciones religiosas surgen cuestiones nuevas, las cuales se trata de afrontar 

recorriendo nuevas pistas de búsqueda, adelantando propuestas y sugiriendo 

comportamientos, que necesitan un cuidadoso discernimiento. En esta búsqueda, la 

presente Declaración interviene para llamar la atención de los Obispos, de los 

teólogos y de todos los fieles católicos sobre algunos contenidos doctrinales 

imprescindibles, que puedan ayudar a que la reflexión teológica madure soluciones 

conformes al dato de la fe, que respondan a las urgencias culturales contemporáneas. 

El lenguaje expositivo de la Declaración responde a su finalidad, que no es la de tratar 

en modo orgánico la problemática relativa a la unicidad y universalidad salvífica del 

misterio de Jesucristo y de la Iglesia, ni el proponer soluciones a las cuestiones 

teológicas libremente disputadas, sino la de exponer nuevamente la doctrina de la fe 

católica al respecto. Al mismo tiempo la Declaración quiere indicar algunos 

problemas fundamentales que quedan abiertos para ulteriores profundizaciones, y 



confutar determinadas posiciones erróneas o ambiguas. Por eso el texto retoma la 

doctrina enseñada en documentos precedentes del Magisterio, con la intención de 

corroborar las verdades que forman parte del patrimonio de la fe de la Iglesia. 

4. El perenne anuncio misionero de la Iglesia es puesto hoy en peligro por teorías de 

tipo relativista, que tratan de justificar el pluralismo religioso, no sólo de facto sino 

también de iure (o de principio). En consecuencia, se retienen superadas, por ejemplo, 

verdades tales como el carácter definitivo y completo de la revelación de Jesucristo, la 

naturaleza de la fe cristiana con respecto a la creencia en las otra religiones, el carácter 

inspirado de los libros de la Sagrada Escritura, la unidad personal entre el Verbo 

eterno y Jesús de Nazaret, la unidad entre la economía del Verbo encarnado y del 

Espíritu Santo, la unicidad y la universalidad salvífica del misterio de Jesucristo, la 

mediación salvífica universal de la Iglesia, la inseparabilidad  —aun en la distinción 

— entre el Reino de Dios, el Reino de Cristo y la Iglesia, la subsistencia en la Iglesia 

católica de la única Iglesia de Cristo. 

Las raíces de estas afirmaciones hay que buscarlas en algunos presupuestos, ya sean 

de naturaleza filosófica o teológica, que obstaculizan la inteligencia y la acogida de la 

verdad revelada. Se pueden señalar algunos: la convicción de la inaferrablilidad y la 

inefabilidad de la verdad divina, ni siquiera por parte de la revelación cristiana; la 

actitud relativista con relación a la verdad, en virtud de lo cual aquello que es verdad 

para algunos no lo es para otros; la contraposición radical entre la mentalidad lógica 

atribuida a Occidente y la mentalidad simbólica atribuida a Oriente; el subjetivismo de 

quien, considerando la razón como única fuente de conocimiento, se hace « incapaz 

de levantar la mirada hacia lo alto para atreverse a alcanzar la verdad del ser »;8 la 

dificultad de comprender y acoger en la historia la presencia de eventos definitivos y 

escatológicos; el vaciamiento metafísico del evento de la encarnación histórica del 

Logos eterno, reducido a un mero aparecer de Dios en la historia; el eclecticismo de 

quien, en la búsqueda teológica, asume ideas derivadas de diferentes contextos 

filosóficos y religiosos, sin preocuparse de su coherencia y conexión sistemática, ni de 

su compatibilidad con la verdad cristiana; la tendencia, en fin, a leer e interpretar la 

Sagrada Escritura fuera de la Tradición y del Magisterio de la Iglesia. 

Sobre la base de tales presupuestos, que se presentan con matices diversos, unas veces 

como afirmaciones y otras como hipótesis, se elaboran algunas propuestas teológicas 

en las cuales la revelación cristiana y el misterio de Jesucristo y de la Iglesia pierden 

su carácter de verdad absoluta y de universalidad salvífica, o al menos se arroja sobre 

ellos la sombra de la duda y de la inseguridad. 

  



I. PLENITUD Y DEFINITIVIDAD 

DE LA REVELACIÓN DE JESUCRISTO 

5. Para poner remedio a esta mentalidad relativista, cada vez más difundida, es 

necesario reiterar, ante todo, el carácter definitivo y completo de la revelación de 

Jesucristo. Debe ser, en efecto, firmemente creída la afirmación de que en el misterio 

de Jesucristo, el Hijo de Dios encarnado, el cual es « el camino, la verdad y la vida » 

(cf. Jn 14,6), se da la revelación de la plenitud de la verdad divina: « Nadie conoce 

bien al Hijo sino el Padre, ni al Padre le conoce bien nadie sino el Hijo, y aquel a 

quien el Hijo se lo quiera revelar » (Mt 11,27). « A Dios nadie lo ha visto jamás: el 

Hijo único, que está en el seno del Padre, él lo ha revelado » (Jn 1,18); « porque en él 

reside toda la Plenitud de la Divinidad corporalmente » (Col 2,9-10). 

Fiel a la palabra de Dios, el Concilio Vaticano II enseña: « La verdad íntima acerca de 

Dios y acerca de la salvación humana se nos manifiesta por la revelación en Cristo, 

que es a un tiempo mediador y plenitud de toda la revelación ».9 Y confirma: « 

Jesucristo, el Verbo hecho carne,  “hombre enviado a los hombres ”, habla palabras 

de Dios (Jn 3,34) y lleva a cabo la obra de la salvación que el Padre le confió 

(cf. Jn 5,36; 17,4). Por tanto, Jesucristo  —ver al cual es ver al Padre (cf. Jn 14,9) —, 

con su total presencia y manifestación, con palabras y obras, señales y milagros, sobre 

todo con su muerte y resurrección gloriosa de entre los muertos, y finalmente, con el 

envío del Espíritu de la verdad, lleva a plenitud toda la revelación y la confirma con el 

testimonio divino [...]. La economía cristiana, como la alianza nueva y definitiva, 

nunca cesará; y no hay que esperar ya ninguna revelación pública antes de la gloriosa 

manifestación de nuestro Señor Jesucristo (cf. 1 Tm 6,14; Tit 2,13) ».10 

Por esto la encíclica Redemptoris missio propone nuevamente a la Iglesia la tarea de 

proclamar el Evangelio, como plenitud de la verdad: « En esta Palabra definitiva de su 

revelación, Dios se ha dado a conocer del modo más completo; ha dicho a la 

humanidad quién es. Esta autorrevelación definitiva de Dios es el motivo fundamental 

por el que la Iglesia es misionera por naturaleza. Ella no puede dejar de proclamar el 

Evangelio, es decir, la plenitud de la verdad que Dios nos ha dado a conocer sobre sí 

mismo ».11 Sólo la revelación de Jesucristo, por lo tanto, « introduce en nuestra 

historia una verdad universal y última que induce a la mente del hombre a no pararse 

nunca ».12 

6. Es, por lo tanto, contraria a la fe de la Iglesia la tesis del carácter limitado, 

incompleto e imperfecto de la revelación de Jesucristo, que sería complementaria a la 

presente en las otras religiones. La razón que está a la base de esta aserción 

pretendería fundarse sobre el hecho de que la verdad acerca de Dios no podría ser 

acogida y manifestada en su globalidad y plenitud por ninguna religión histórica, por 

lo tanto, tampoco por el cristianismo ni por Jesucristo. 



Esta posición contradice radicalmente las precedentes afirmaciones de fe, según las 

cuales en Jesucristo se da la plena y completa revelación del misterio salvífico de 

Dios. Por lo tanto, las palabras, las obras y la totalidad del evento histórico de Jesús, 

aun siendo limitados en cuanto realidades humanas, sin embargo, tienen como fuente 

la Persona divina del Verbo encarnado, « verdadero Dios y verdadero hombre »13 y 

por eso llevan en sí la definitividad y la plenitud de la revelación de las vías salvíficas 

de Dios, aunque la profundidad del misterio divino en sí mismo siga siendo 

trascendente e inagotable. La verdad sobre Dios no es abolida o reducida porque sea 

dicha en lenguaje humano. Ella, en cambio, sigue siendo única, plena y completa 

porque quien habla y actúa es el Hijo de Dios encarnado. Por esto la fe exige que se 

profese que el Verbo hecho carne, en todo su misterio, que va desde la encarnación a 

la glorificación, es la fuente, participada mas real, y el cumplimiento de toda la 

revelación salvífica de Dios a la humanidad,14 y que el Espíritu Santo, que es el 

Espíritu de Cristo, enseña a los Apóstoles, y por medio de ellos a toda la Iglesia de 

todos los tiempos, « la verdad completa » (Jn 16,13). 

7. La respuesta adecuada a la revelación de Dios es « la obediencia de la fe (Rm 1,5: 

Cf. Rm 16,26; 2 Co 10,5-6), por la que el hombre se confía libre y totalmente a Dios, 

prestando  “a Dios revelador el homenaje del entendimiento y de la voluntad ”, y 

asintiendo voluntariamente a la revelación hecha por Él ».15 La fe es un don de la 

gracia: « Para profesar esta fe es necesaria la gracia de Dios, que previene y ayuda, y 

los auxilios internos del Espíritu Santo, el cual mueve el corazón y lo convierte a 

Dios, abre los ojos de la mente y da  “a todos la suavidad en el aceptar y creer la 

verdad ” ».16 

La obediencia de la fe conduce a la acogida de la verdad de la revelación de Cristo, 

garantizada por Dios, quien es la Verdad misma;17 « La fe es ante todo una adhesión 

personal del hombre a Dios; es al mismo tiempo e inseparablemente el asentimiento 

libre a toda la verdad que Dios ha revelado ».18 La fe, por lo tanto, « don de Dios » y 

« virtud sobrenatural infundida por Él »,19 implica una doble adhesión: a Dios que 

revela y a la verdad revelada por él, en virtud de la confianza que se le concede a la 

persona que la afirma. Por esto « no debemos creer en ningún otro que no sea Dios, 

Padre, Hijo y Espíritu Santo ».20 

Debe ser, por lo tanto, firmemente retenida la distinción entre la fe teologal y 

la creencia en las otras religiones. Si la fe es la acogida en la gracia de la verdad 

revelada, que « permite penetrar en el misterio, favoreciendo su comprensión 

coherente »,21 la creencia en las otras religiones es esa totalidad de experiencia y 

pensamiento que constituyen los tesoros humanos de sabiduría y religiosidad, que el 

hombre, en su búsqueda de la verdad, ha ideado y creado en su referencia a lo Divino 

y al Absoluto.22 



No siempre tal distinción es tenida en consideración en la reflexión actual, por lo cual 

a menudo se identifica la fe teologal, que es la acogida de la verdad revelada por Dios 

Uno y Trino, y la creencia en las otras religiones, que es una experiencia religiosa 

todavía en búsqueda de la verdad absoluta y carente todavía del asentimiento a Dios 

que se revela. Este es uno de los motivos por los cuales se tiende a reducir, y a veces 

incluso a anular, las diferencias entre el cristianismo y las otras religiones. 

8. Se propone también la hipótesis acerca del valor inspirado de los textos sagrados de 

otras religiones. Ciertamente es necesario reconocer que tales textos contienen 

elementos gracias a los cuales multitud de personas a través de los siglos han podido y 

todavía hoy pueden alimentar y conservar su relación religiosa con Dios. Por esto, 

considerando tanto los modos de actuar como los preceptos y las doctrinas de las otras 

religiones, el Concilio Vaticano II  —como se ha recordado antes — afirma que « por 

más que discrepen en mucho de lo que ella [la Iglesia] profesa y enseña, no pocas 

veces reflejan un destello de aquella Verdad que ilumina a todos los hombres ».23 

La tradición de la Iglesia, sin embargo, reserva la calificación de textos inspirados a 

los libros canónicos del Antiguo y Nuevo Testamento, en cuanto inspirados por el 

Espíritu Santo.24 Recogiendo esta tradición, la Constitución dogmática sobre la divina 

Revelación del Concilio Vaticano II enseña: « La santa Madre Iglesia, según la fe 

apostólica, tiene por santos y canónicos los libros enteros del Antiguo y Nuevo 

Testamento con todas sus partes, porque, escritos bajo la inspiración del Espíritu 

Santo (cf. Jn 20, 31; 2 Tm 3,16; 2 Pe 1,19-21; 3,15-16), tienen a Dios como autor y 

como tales se le han entregado a la misma Iglesia ».25 Esos libros « enseñan 

firmemente, con fidelidad y sin error, la verdad que Dios quiso consignar en las 

sagradas letras de nuestra salvación ».26 

Sin embargo, queriendo llamar a sí a todas las gentes en Cristo y comunicarles la 

plenitud de su revelación y de su amor, Dios no deja de hacerse presente en muchos 

modos « no sólo en cada individuo, sino también en los pueblos mediante sus riquezas 

espirituales, cuya expresión principal y esencial son las religiones, aunque contengan  

“lagunas, insuficiencias y errores ” ».27 Por lo tanto, los libros sagrados de otras 

religiones, que de hecho alimentan y guían la existencia de sus seguidores, reciben del 

misterio de Cristo aquellos elementos de bondad y gracia que están en ellos presentes. 

  

II. EL LOGOS ENCARNADOY EL ESPÍRITU SANTO 

EN LA OBRA DE LA SALVACIÓN 

9. En la reflexión teológica contemporánea a menudo emerge un acercamiento a Jesús 

de Nazaret como si fuese una figura histórica particular y finita, que revela lo divino 



de manera no exclusiva sino complementaria a otras presencias reveladoras y 

salvíficas. El Infinito, el Absoluto, el Misterio último de Dios se manifestaría así a la 

humanidad en modos diversos y en diversas figuras históricas: Jesús de Nazaret sería 

una de esas. Más concretamente, para algunos él sería uno de los tantos rostros que el 

Logos habría asumido en el curso del tiempo para comunicarse salvíficamente con la 

humanidad. 

Además, para justificar por una parte la universalidad de la salvación cristiana y por 

otra el hecho del pluralismo religioso, se proponen contemporáneamente una 

economía del Verbo eterno válida también fuera de la Iglesia y sin relación a ella, y 

una economía del Verbo encarnado. La primera tendría una plusvalía de universalidad 

respecto a la segunda, limitada solamente a los cristianos, aunque si bien en ella la 

presencia de Dios sería más plena. 

10. Estas tesis contrastan profundamente con la fe cristiana. Debe ser, en 

efecto, firmemente creída la doctrina de fe que proclama que Jesús de Nazaret, hijo de 

María, y solamente él, es el Hijo y Verbo del Padre. El Verbo, que « estaba en el 

principio con Dios » (Jn 1,2), es el mismo que « se hizo carne » (Jn 1,14). En Jesús « 

el Cristo, el Hijo de Dios vivo » (Mt 16,16) « reside toda la Plenitud de la Divinidad 

corporalmente » (Col 2,9). Él es « el Hijo único, que está en el seno del Padre » 

(Jn 1,18), el « Hijo de su amor, en quien tenemos la redención [...]. Dios tuvo a bien 

hacer residir en él toda la plenitud, y reconciliar con él y para él todas las cosas, 

pacificando, mediante la sangre de su cruz, lo que hay en la tierra y en los cielos » 

(Col 1,13-14.19-20). 

Fiel a las Sagradas Escrituras y refutando interpretaciones erróneas y reductoras, el 

primer Concilio de Nicea definió solemnemente su fe en « Jesucristo Hijo de Dios, 

nacido unigénito del Padre, es decir, de la sustancia del Padre, Dios de Dios, Luz de 

Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado, no hecho, consustancial al 

Padre, por quien todas las cosas fueron hechas, las que hay en el cielo y las que hay en 

la tierra, que por nosotros los hombres y por nuestra salvación descendió y se encarnó, 

se hizo hombre, padeció, y resucitó al tercer día, subió a los cielos, y ha de venir a 

juzgar a los vivos y a los muertos ».28 Siguiendo las enseñanzas de los Padres, 

también el Concilio de Calcedonia profesó que « uno solo y el mismo Hijo, nuestro 

Señor Jesucristo, es él mismo perfecto en divinidad y perfecto en humanidad, Dios 

verdaderamente, y verdaderamente hombre [...], consustancial con el Padre en cuanto 

a la divinidad, y consustancial con nosotros en cuanto a la humanidad [...], 

engendrado por el Padre antes de los siglos en cuanto a la divinidad, y el mismo, en 

los últimos días, por nosotros y por nuestra salvación, engendrado de María Virgen, 

madre de Dios, en cuanto a la humanidad ».29 



Por esto, el Concilio Vaticano II afirma que Cristo « nuevo Adán », « imagen de Dios 

invisible » (Col 1,15), « es también el hombre perfecto, que ha devuelto a la 

descendencia de Adán la semejanza divina, deformada por el primer pecado [...]. 

Cordero inocente, con la entrega libérrima de su sangre nos mereció la vida. En Él 

Dios nos reconcilió consigo y con nosotros y nos liberó de la esclavitud del diablo y 

del pecado, por lo que cualquiera de nosotros puede decir con el Apóstol: El Hijo de 

Dios  “me amó y se entregó a sí mismo por mí ” (Gal 2,20) ».30 

Al respecto Juan Pablo II ha declarado explícitamente: « Es contrario a la fe cristiana 

introducir cualquier separación entre el Verbo y Jesucristo [...]: Jesús es el Verbo 

encarnado, una sola persona e inseparable [...]. Cristo no es sino Jesús de Nazaret, y 

éste es el Verbo de Dios hecho hombre para la salvación de todos [...]. Mientras 

vamos descubriendo y valorando los dones de todas clases, sobre todo las riquezas 

espirituales que Dios ha concedido a cada pueblo, no podemos disociarlos de 

Jesucristo, centro del plan divino de salvación ».31 

Es también contrario a la fe católica introducir una separación entre la acción salvífica 

del Logos en cuanto tal, y la del Verbo hecho carne. Con la encarnación, todas las 

acciones salvíficas del Verbo de Dios, se hacen siempre en unión con la naturaleza 

humana que él ha asumido para la salvación de todos los hombres. El único sujeto que 

obra en las dos naturalezas, divina y humana, es la única persona del Verbo.32 

Por lo tanto no es compatible con la doctrina de la Iglesia la teoría que atribuye una 

actividad salvífica al Logos como tal en su divinidad, que se ejercitaría « más allá » de 

la humanidad de Cristo, también después de la encarnación.33 

11. Igualmente, debe ser firmemente creída la doctrina de fe sobre la unicidad de la 

economía salvífica querida por Dios Uno y Trino, cuya fuente y centro es el misterio 

de la encarnación del Verbo, mediador de la gracia divina en el plan de la creación y 

de la redención (cf. Col 1,15-20), recapitulador de todas las cosas (cf. Ef 1,10), « al 

cual hizo Dios para nosotros sabiduría de origen divino, justicia, santificación y 

redención » (1 Co 1,30). En efecto, el misterio de Cristo tiene una unidad intrínseca, 

que se extiende desde la elección eterna en Dios hasta la parusía: « [Dios] nos ha 

elegido en él antes de la fundación del mundo, para ser santos e inmaculados en su 

presencia, en el amor » (Ef 1,4); En él « por quien entramos en herencia, elegidos de 

antemano según el previo designio del que realiza todo conforme a la decisión de su 

voluntad » (Ef 1,11); « Pues a los que de antemano conoció [el Padre], también los 

predestinó a reproducir la imagen de su Hijo, para que fuera él el primogénito entre 

muchos hermanos; y a los que predestinó, a ésos también los justificó; a los que 

justificó, a ésos también los glorificó » (Rm 8,29-30). 



El Magisterio de la Iglesia, fiel a la revelación divina, reitera que Jesucristo es el 

mediador y el redentor universal: « El Verbo de Dios, por quien todo fue hecho, se 

encarnó para que, Hombre perfecto, salvará a todos y recapitulara todas las cosas. El 

Señor [...] es aquel a quien el Padre resucitó, exaltó y colocó a su derecha, 

constituyéndolo juez de vivos y de muertos ».34 Esta mediación salvífica también 

implica la unicidad del sacrificio redentor de Cristo, sumo y eterno sacerdote 

(cf. Eb 6,20; 9,11; 10,12-14). 

12. Hay también quien propone la hipótesis de una economía del Espíritu Santo con 

un carácter más universal que la del Verbo encarnado, crucificado y resucitado. 

También esta afirmación es contraria a la fe católica, que, en cambio, considera la 

encarnación salvífica del Verbo como un evento trinitario. En el Nuevo Testamento el 

misterio de Jesús, Verbo encarnado, constituye el lugar de la presencia del Espíritu 

Santo y la razón de su efusión a la humanidad, no sólo en los tiempos mesiánicos 

(cf. Hch 2,32-36; Jn 20,20; 7,39; 1 Co 15,45), sino también antes de su venida en la 

historia (cf. 1 Co 10,4; 1 Pe 1,10-12). 

El Concilio Vaticano II ha llamado la atención de la conciencia de fe de la Iglesia 

sobre esta verdad fundamental. Cuando expone el plan salvífico del Padre para toda la 

humanidad, el Concilio conecta estrechamente desde el inicio el misterio de Cristo 

con el del Espíritu.35 Toda la obra de edificación de la Iglesia a través de los siglos se 

ve como una realización de Jesucristo Cabeza en comunión con su Espíritu.36 

Además, la acción salvífica de Jesucristo, con y por medio de su Espíritu, se extiende 

más allá de los confines visibles de la Iglesia y alcanza a toda la humanidad. Hablando 

del misterio pascual, en el cual Cristo asocia vitalmente al creyente a sí mismo en el 

Espíritu Santo, y le da la esperanza de la resurrección, el Concilio afirma: « Esto vale 

no solamente para los cristianos, sino también para todos los hombres de buena 

voluntad, en cuyo corazón obra la gracia de modo invisible. Cristo murió por todos, y 

la vocación suprema del hombre en realidad es una sola, es decir, la divina. En 

consecuencia, debemos creer que el Espíritu Santo ofrece a todos la posibilidad de 

que, en la forma de sólo Dios conocida, se asocien a este misterio pascual ».37 

Queda claro, por lo tanto, el vínculo entre el misterio salvífico del Verbo encarnado y 

el del Espíritu Santo, que actúa el influjo salvífico del Hijo hecho hombre en la vida 

de todos los hombres, llamados por Dios a una única meta, ya sea que hayan 

precedido históricamente al Verbo hecho hombre, o que vivan después de su venida 

en la historia: de todos ellos es animador el Espíritu del Padre, que el Hijo del hombre 

dona libremente (cf. Jn 3,34). 

Por eso el Magisterio reciente de la Iglesia ha llamado la atención con firmeza y 

claridad sobre la verdad de una única economía divina: « La presencia y la actividad 



del Espíritu no afectan únicamente a los individuos, sino también a la sociedad, a la 

historia, a los pueblos, a las culturas y a las religiones [...]. Cristo resucitado obra ya 

por la virtud de su Espíritu [...]. Es también el Espíritu quien esparce  “las semillas de 

la Palabra ” presentes en los ritos y culturas, y los prepara para su madurez en Cristo 

».38 Aun reconociendo la función histórico-salvífica del Espíritu en todo el universo y 

en la historia de la humanidad,39 sin embargo confirma: « Este Espíritu es el mismo 

que se ha hecho presente en la encarnación, en la vida, muerte y resurrección de Jesús 

y que actúa en la Iglesia. No es, por consiguiente, algo alternativo a Cristo, ni viene a 

llenar una especie de vacío, como a veces se da por hipótesis, que exista entre Cristo y 

el Logos. Todo lo que el Espíritu obra en los hombres y en la historia de los pueblos, 

así como en las culturas y religiones, tiene un papel de preparación evangélica, y no 

puede menos de referirse a Cristo, Verbo encarnado por obra del Espíritu,  “para que, 

hombre perfecto, salvara a todos y recapitulara todas las cosas ” ».40 

En conclusión, la acción del Espíritu no está fuera o al lado de la acción de Cristo. Se 

trata de una sola economía salvífica de Dios Uno y Trino, realizada en el misterio de 

la encarnación, muerte y resurrección del Hijo de Dios, llevada a cabo con la 

cooperación del Espíritu Santo y extendida en su alcance salvífico a toda la 

humanidad y a todo el universo: « Los hombres, pues, no pueden entrar en comunión 

con Dios si no es por medio de Cristo y bajo la acción del Espíritu ».41 

  

III. UNICIDAD Y UNIVERSALIDAD 

DEL MISTERIO SALVÍFICO DE JESUCRISTO 

13. Es también frecuente la tesis que niega la unicidad y la universalidad salvífica del 

misterio de Jesucristo. Esta posición no tiene ningún fundamento bíblico. En efecto, 

debe ser firmemente creída, como dato perenne de la fe de la Iglesia, la proclamación 

de Jesucristo, Hijo de Dios, Señor y único salvador, que en su evento de encarnación, 

muerte y resurrección ha llevado a cumplimiento la historia de la salvación, que tiene 

en él su plenitud y su centro. 

Los testimonios neotestamentarios lo certifican con claridad: « El Padre envió a su 

Hijo, como salvador del mundo » (1 Jn 4,14); « He aquí el cordero de Dios, que quita 

el pecado del mundo » (Jn 1,29). En su discurso ante el sanedrín, Pedro, para justificar 

la curación del tullido de nacimiento realizada en el nombre de Jesús (cf. Hch 3,1-8), 

proclama: « Porque no hay bajo el cielo otro nombre dado a los hombres por el que 

nosotros debamos salvarnos » (Hch 4,12). El mismo apóstol añade además que « 

Jesucristo es el Señor de todos »; « está constituido por Dios juez de vivos y muertos 

»; por lo cual « todo el que cree en él alcanza, por su nombre, el perdón de los 

pecados » (Hch 10,36.42.43). 



Pablo, dirigiéndose a la comunidad de Corinto, escribe: « Pues aun cuando se les dé el 

nombre de dioses, bien en el cielo bien en la tierra, de forma que hay multitud de 

dioses y de señores, para nosotros no hay más que un solo Dios, el Padre, del cual 

proceden todas las cosas y para el cual somos; y un solo Señor, Jesucristo, por quien 

son todas las cosas y por el cual somos nosotros » (1 Co 8,5-6). También el apóstol 

Juan afirma: « Porque tanto amó Dios al mundo que dio a su Hijo único, para que todo 

el que crea en él no perezca, sino que tenga vida eterna. Porque Dios no ha enviado a 

su Hijo al mundo para juzgar al mundo, sino para que el mundo se salve por él » 

(Jn 3,16-17). En el Nuevo Testamento, la voluntad salvífica universal de Dios está 

estrechamente conectada con la única mediación de Cristo: « [Dios] quiere que todos 

los hombres se salven y lleguen al conocimiento pleno de la verdad. Porque hay un 

solo Dios, y también un solo mediador entre Dios y los hombres, Cristo Jesús, hombre 

también, que se entregó a sí mismo como rescate por todos » (1 Tm 2,4-6). 

Basados en esta conciencia del don de la salvación, único y universal, ofrecido por el 

Padre por medio de Jesucristo en el Espíritu Santo (cf. Ef 1,3-14), los primeros 

cristianos se dirigieron a Israel mostrando que el cumplimiento de la salvación iba 

más allá de la Ley, y afrontaron después al mundo pagano de entonces, que aspiraba a 

la salvación a través de una pluralidad de dioses salvadores. Este patrimonio de la fe 

ha sido propuesto una vez más por el Magisterio de la Iglesia: « Cree la Iglesia que 

Cristo, muerto y resucitado por todos (cf. 2 Co 5,15), da al hombre su luz y su fuerza 

por el Espíritu Santo a fin de que pueda responder a su máxima vocación y que no ha 

sido dado bajo el cielo a la humanidad otro nombre en el que sea posible salvarse 

(cf. Hch 4,12). Igualmente cree que la clave, el centro y el fin de toda la historia 

humana se halla en su Señor y Maestro ».42 

14. Debe ser, por lo tanto, firmemente creída como verdad de fe católica que la 

voluntad salvífica universal de Dios Uno y Trino es ofrecida y cumplida una vez para 

siempre en el misterio de la encarnación, muerte y resurrección del Hijo de Dios. 

Teniendo en cuenta este dato de fe, y meditando sobre la presencia de otras 

experiencias religiosas no cristianas y sobre su significado en el plan salvífico de 

Dios, la teología está hoy invitada a explorar si es posible, y en qué medida, que 

también figuras y elementos positivos de otras religiones puedan entrar en el plan 

divino de la salvación. En esta tarea de reflexión la investigación teológica tiene ante 

sí un extenso campo de trabajo bajo la guía del Magisterio de la Iglesia. El Concilio 

Vaticano II, en efecto, afirmó que « la única mediación del Redentor no excluye, sino 

suscita en sus criaturas una múltiple cooperación que participa de la fuente única 

».43 Se debe profundizar el contenido de esta mediación participada, siempre bajo la 

norma del principio de la única mediación de Cristo: « Aun cuando no se excluyan 

mediaciones parciales, de cualquier tipo y orden, éstas sin embargo cobran significado 

y valor únicamente por la mediación de Cristo y no pueden ser entendidas como 



paralelas y complementarias ».44 No obstante, serían contrarias a la fe cristiana y 

católica aquellas propuestas de solución que contemplen una acción salvífica de Dios 

fuera de la única mediación de Cristo. 

15. No pocas veces algunos proponen que en teología se eviten términos como « 

unicidad », « universalidad », « absolutez », cuyo uso daría la impresión de un énfasis 

excesivo acerca del valor del evento salvífico de Jesucristo con relación a las otras 

religiones. En realidad, con este lenguaje se expresa simplemente la fidelidad al dato 

revelado, pues constituye un desarrollo de las fuentes mismas de la fe. Desde el inicio, 

en efecto, la comunidad de los creyentes ha reconocido que Jesucristo posee una tal 

valencia salvífica, que Él sólo, como Hijo de Dios hecho hombre, crucificado y 

resucitado, en virtud de la misión recibida del Padre y en la potencia del Espíritu 

Santo, tiene el objetivo de donar la revelación (cf. Mt 11,27) y la vida divina 

(cf. Jn 1,12; 5,25-26; 17,2) a toda la humanidad y a cada hombre. 

En este sentido se puede y se debe decir que Jesucristo tiene, para el género humano y 

su historia, un significado y un valor singular y único, sólo de él propio, exclusivo, 

universal y absoluto. Jesús es, en efecto, el Verbo de Dios hecho hombre para la 

salvación de todos. Recogiendo esta conciencia de fe, el Concilio Vaticano II enseña: 

« El Verbo de Dios, por quien todo fue hecho, se encarnó para que, Hombre perfecto, 

salvara a todos y recapitulara todas las cosas. El Señor es el fin de la historia humana,  

“punto de convergencia hacia el cual tienden los deseos de la historia y de la 

civilización ”, centro de la humanidad, gozo del corazón humano y plenitud total de 

sus aspiraciones. Él es aquel a quien el Padre resucitó, exaltó y colocó a su derecha, 

constituyéndolo juez de vivos y de muertos ».45 « Es precisamente esta singularidad 

única de Cristo la que le confiere un significado absoluto y universal, por lo cual, 

mientras está en la historia, es el centro y el fin de la misma:  “Yo soy el Alfa y la 

Omega, el Primero y el Último, el Principio y el Fin ” (Ap 22,13) ».46 

  

IV. UNICIDAD Y UNIDAD DE LA IGLESIA 

16. El Señor Jesús, único salvador, no estableció una simple comunidad de discípulos, 

sino que constituyó a la Iglesia como misterio salvífico: Él mismo está en la Iglesia y 

la Iglesia está en Él (cf. Jn 15,1ss; Ga 3,28; Ef 4,15-16; Hch 9,5); por eso, la plenitud 

del misterio salvífico de Cristo pertenece también a la Iglesia, inseparablemente unida 

a su Señor. Jesucristo, en efecto, continúa su presencia y su obra de salvación en la 

Iglesia y a través de la Iglesia (cf. Col 1,24-27),47 que es su cuerpo (cf. 1 Co 12, 12-

13.27; Col 1,18).48 Y así como la cabeza y los miembros de un cuerpo vivo aunque no 

se identifiquen son inseparables, Cristo y la Iglesia no se pueden confundir pero 

tampoco separar, y constituyen un único « Cristo total ».49 Esta misma inseparabilidad 



se expresa también en el Nuevo Testamento mediante la analogía de la Iglesia 

como Esposa de Cristo (cf. 2 Cor 11,2; Ef 5,25-29; Ap 21,2.9).50 

Por eso, en conexión con la unicidad y la universalidad de la mediación salvífica de 

Jesucristo, debe ser firmemente creída como verdad de fe católica la unicidad de la 

Iglesia por él fundada. Así como hay un solo Cristo, uno solo es su cuerpo, una sola es 

su Esposa: « una sola Iglesia católica y apostólica ».51 Además, las promesas del 

Señor de no abandonar jamás a su Iglesia (cf. Mt 16,18; 28,20) y de guiarla con su 

Espíritu (cf. Jn 16,13) implican que, según la fe católica, la unicidad y la unidad, 

como todo lo que pertenece a la integridad de la Iglesia, nunca faltaran.52 

Los fieles están obligados a profesar que existe una continuidad histórica  —radicada 

en la sucesión apostólica —53 entre la Iglesia fundada por Cristo y la Iglesia católica: 

« Esta es la única Iglesia de Cristo [...] que nuestro Salvador confió después de su 

resurrección a Pedro para que la apacentara (Jn 24,17), confiándole a él y a los demás 

Apóstoles su difusión y gobierno (cf. Mt 28,18ss.), y la erigió para siempre como « 

columna y fundamento de la verdad » (1 Tm 3,15). Esta Iglesia, constituida y 

ordenada en este mundo como una sociedad, subsiste [subsistit in] en la Iglesia 

católica, gobernada por el sucesor de Pedro y por los Obispos en comunión con él 

».54 Con la expresión « subsitit in », el Concilio Vaticano II quiere armonizar dos 

afirmaciones doctrinales: por un lado que la Iglesia de Cristo, no obstante las 

divisiones entre los cristianos, sigue existiendo plenamente sólo en la Iglesia católica, 

y por otro lado que « fuera de su estructura visible pueden encontrarse muchos 

elementos de santificación y de verdad »,55 ya sea en las Iglesias que en las 

Comunidades eclesiales separadas de la Iglesia católica.56 Sin embargo, respecto a 

estas últimas, es necesario afirmar que su eficacia « deriva de la misma plenitud de 

gracia y verdad que fue confiada a la Iglesia católica ».57 

17. Existe, por lo tanto, una única Iglesia de Cristo, que subsiste en la Iglesia católica, 

gobernada por el Sucesor de Pedro y por los Obispos en comunión con él.58 Las 

Iglesias que no están en perfecta comunión con la Iglesia católica pero se mantienen 

unidas a ella por medio de vínculos estrechísimos como la sucesión apostólica y la 

Eucaristía válidamente consagrada, son verdaderas iglesias particulares.59 Por eso, 

también en estas Iglesias está presente y operante la Iglesia de Cristo, si bien falte la 

plena comunión con la Iglesia católica al rehusar la doctrina católica del Primado, que 

por voluntad de Dios posee y ejercita objetivamente sobre toda la Iglesia el Obispo de 

Roma.60 

Por el contrario, las Comunidades eclesiales que no han conservado el Episcopado 

válido y la genuina e íntegra sustancia del misterio eucarístico,61 no son Iglesia en 

sentido propio; sin embargo, los bautizados en estas Comunidades, por el Bautismo 

han sido incorporados a Cristo y, por lo tanto, están en una cierta comunión, si bien 



imperfecta, con la Iglesia.62 En efecto, el Bautismo en sí tiende al completo desarrollo 

de la vida en Cristo mediante la íntegra profesión de fe, la Eucaristía y la plena 

comunión en la Iglesia.63 

« Por lo tanto, los fieles no pueden imaginarse la Iglesia de Cristo como la suma  —

diferenciada y de alguna manera unitaria al mismo tiempo — de las Iglesias y 

Comunidades eclesiales; ni tienen la facultad de pensar que la Iglesia de Cristo hoy no 

existe en ningún lugar y que, por lo tanto, deba ser objeto de búsqueda por parte de 

todas las Iglesias y Comunidades ».64 En efecto, « los elementos de esta Iglesia ya 

dada existen juntos y en plenitud en la Iglesia católica, y sin esta plenitud en las otras 

Comunidades ».65 « Por consiguiente, aunque creamos que las Iglesias y 

Comunidades separadas tienen sus defectos, no están desprovistas de sentido y de 

valor en el misterio de la salvación, porque el Espíritu de Cristo no ha rehusado 

servirse de ellas como medios de salvación, cuya virtud deriva de la misma plenitud 

de la gracia y de la verdad que se confió a la Iglesia ».66 

La falta de unidad entre los cristianos es ciertamente una herida para la Iglesia; no en 

el sentido de quedar privada de su unidad, sino « en cuanto obstáculo para la 

realización plena de su universalidad en la historia ».67 

  

V. IGLESIA, REINO DE DIOS Y REINO DE CRISTO 

18. La misión de la Iglesia es « anunciar el Reino de Cristo y de Dios, establecerlo en 

medio de todas las gentes; [la Iglesia] constituye en la tierra el germen y el principio 

de este Reino ».68 Por un lado la Iglesia es « sacramento, esto es, signo e instrumento 

de la íntima unión con Dios y de la unidad de todo el género humano »;69 ella es, por 

lo tanto, signo e instrumento del Reino: llamada a anunciarlo y a instaurarlo. Por otro 

lado, la Iglesia es el « pueblo reunido por la unidad del Padre, del Hijo y del Espíritu 

Santo »;70 ella es, por lo tanto, el « reino de Cristo, presente ya en el misterio 

»,71 constituyendo, así, su germen e inicio. El Reino de Dios tiene, en efecto, una 

dimensión escatológica: Es una realidad presente en el tiempo, pero su definitiva 

realización llegará con el fin y el cumplimiento de la historia.72 

De los textos bíblicos y de los testimonios patrísticos, así como de los documentos del 

Magisterio de la Iglesia no se deducen significados unívocos para las 

expresiones Reino de los Cielos, Reino de Dios y Reino de Cristo, ni de la relación de 

los mismos con la Iglesia, ella misma misterio que no puede ser totalmente encerrado 

en un concepto humano. Pueden existir, por lo tanto, diversas explicaciones teológicas 

sobre estos argumentos. Sin embargo, ninguna de estas posibles explicaciones puede 

negar o vaciar de contenido en modo alguno la íntima conexión entre Cristo, el Reino 



y la Iglesia. En efecto, « el Reino de Dios que conocemos por la Revelación, no puede 

ser separado ni de Cristo ni de la Iglesia... Si se separa el Reino de la persona de Jesús, 

no es éste ya el Reino de Dios revelado por él, y se termina por distorsionar tanto el 

significado del Reino  —que corre el riesgo de transformarse en un objetivo 

puramente humano e ideológico — como la identidad de Cristo, que no aparece como 

el Señor, al cual debe someterse todo (cf. 1 Co 15,27); asimismo, el Reino no puede 

ser separado de la Iglesia. Ciertamente, ésta no es un fin en sí misma, ya que está 

ordenada al Reino de Dios, del cual es germen, signo e instrumento. Sin embargo, a la 

vez que se distingue de Cristo y del Reino, está indisolublemente unida a ambos ».73 

19. Afirmar la relación indivisible que existe entre la Iglesia y el Reino no implica 

olvidar que el Reino de Dios  —si bien considerado en su fase histórica — no se 

identifica con la Iglesia en su realidad visible y social. En efecto, no se debe excluir « 

la obra de Cristo y del Espíritu Santo fuera de los confines visibles de la Iglesia 

».74 Por lo tanto, se debe también tener en cuenta que « el Reino interesa a todos: a las 

personas, a la sociedad, al mundo entero. Trabajar por el Reino quiere decir reconocer 

y favorecer el dinamismo divino, que está presente en la historia humana y la 

transforma. Construir el Reino significa trabajar por la liberación del mal en todas sus 

formas. En resumen, el Reino de Dios es la manifestación y la realización de su 

designio de salvación en toda su plenitud ».75 

Al considerar la relación entre Reino de Dios, Reino de Cristo e Iglesia es necesario, 

de todas maneras, evitar acentuaciones unilaterales, como en el caso de « 

determinadas concepciones que intencionadamente ponen el acento sobre el Reino y 

se presentan como  “reinocéntricas ”, las cuales dan relieve a la imagen de una Iglesia 

que no piensa en sí misma, sino que se dedica a testimoniar y servir al Reino. Es una  

“Iglesia para los demás ”  —se dice — como  “Cristo es el hombre para los demás ”... 

Junto a unos aspectos positivos, estas concepciones manifiestan a menudo otros 

negativos. Ante todo, dejan en silencio a Cristo: El Reino del que hablan se basa en un  

“teocentrismo ”, porque Cristo  —dicen — no puede ser comprendido por quien no 

profesa la fe cristiana, mientras que pueblos, culturas y religiones diversas pueden 

coincidir en la única realidad divina, cualquiera que sea su nombre. Por el mismo 

motivo, conceden privilegio al misterio de la creación, que se refleja en la diversidad 

de culturas y creencias, pero no dicen nada sobre el misterio de la redención. Además 

el Reino, tal como lo entienden, termina por marginar o menospreciar a la Iglesia, 

como reacción a un supuesto  “eclesiocentrismo ” del pasado y porque consideran a la 

Iglesia misma sólo un signo, por lo demás no exento de ambigüedad ».76 Estas tesis 

son contrarias a la fe católica porque niegan la unicidad de la relación que Cristo y la 

Iglesia tienen con el Reino de Dios. 

  



VI. LA IGLESIA Y LAS RELIGIONES 

EN RELACIÓN CON LA SALVACIÓN 

20. De todo lo que ha sido antes recordado, derivan también algunos puntos 

necesarios para el curso que debe seguir la reflexión teológica en la profundización de 

la relación de la Iglesia y de las religiones con la salvación. 

Ante todo, debe ser firmemente creído que la « Iglesia peregrinante es necesaria para 

la salvación, pues Cristo es el único Mediador y el camino de salvación, presente a 

nosotros en su Cuerpo, que es la Iglesia, y Él, inculcando con palabras concretas la 

necesidad del bautismo (cf. Mt 16,16; Jn 3,5), confirmó a un tiempo la necesidad de la 

Iglesia, en la que los hombres entran por el bautismo como por una puerta ».77 Esta 

doctrina no se contrapone a la voluntad salvífica universal de Dios (cf. 1 Tm 2,4); por 

lo tanto, « es necesario, pues, mantener unidas estas dos verdades, o sea, la posibilidad 

real de la salvación en Cristo para todos los hombres y la necesidad de la Iglesia en 

orden a esta misma salvación ».78 

La Iglesia es « sacramento universal de salvación »79 porque, siempre unida de modo 

misterioso y subordinada a Jesucristo el Salvador, su Cabeza, en el diseño de Dios, 

tiene una relación indispensable con la salvación de cada hombre.80 Para aquellos que 

no son formal y visiblemente miembros de la Iglesia, « la salvación de Cristo es 

accesible en virtud de la gracia que, aun teniendo una misteriosa relación con la 

Iglesia, no les introduce formalmente en ella, sino que los ilumina de manera 

adecuada en su situación interior y ambiental. Esta gracia proviene de Cristo; es fruto 

de su sacrificio y es comunicada por el Espíritu Santo ».81 Ella está relacionada con la 

Iglesia, la cual « procede de la misión del Hijo y la misión del Espíritu Santo 

»,82 según el diseño de Dios Padre. 

21. Acerca del modo en el cual la gracia salvífica de Dios, que es donada siempre por 

medio de Cristo en el Espíritu y tiene una misteriosa relación con la Iglesia, llega a los 

individuos no cristianos, el Concilio Vaticano II se limitó a afirmar que Dios la dona « 

por caminos que Él sabe ».83 La Teología está tratando de profundizar este argumento, 

ya que es sin duda útil para el crecimiento de la compresión de los designios salvíficos 

de Dios y de los caminos de su realización. Sin embargo, de todo lo que hasta ahora 

ha sido recordado sobre la mediación de Jesucristo y sobre las « relaciones singulares 

y únicas »84 que la Iglesia tiene con el Reino de Dios entre los hombres  —que 

substancialmente es el Reino de Cristo, salvador universal —, queda claro que sería 

contrario a la fe católica considerar la Iglesia como un camino de salvación al lado de 

aquellos constituidos por las otras religiones. Éstas serían complementarias a la 

Iglesia, o incluso substancialmente equivalentes a ella, aunque en convergencia con 

ella en pos del Reino escatológico de Dios. 



Ciertamente, las diferentes tradiciones religiosas contienen y ofrecen elementos de 

religiosidad que proceden de Dios85 y que forman parte de « todo lo que el Espíritu 

obra en los hombres y en la historia de los pueblos, así como en las culturas y 

religiones ».86 De hecho algunas oraciones y ritos pueden asumir un papel de 

preparación evangélica, en cuanto son ocasiones o pedagogías en las cuales los 

corazones de los hombres son estimulados a abrirse a la acción de Dios.87 A ellas, sin 

embargo no se les puede atribuir un origen divino ni una eficacia salvífica ex opere 

operato, que es propia de los sacramentos cristianos.88 Por otro lado, no se puede 

ignorar que otros ritos no cristianos, en cuanto dependen de supersticiones o de otros 

errores (cf. 1 Co 10,20-21), constituyen más bien un obstáculo para la salvación.89 

22. Con la venida de Jesucristo Salvador, Dios ha establecido la Iglesia para la 

salvación de todos los hombres (cf. Hch 17,30-31).90 Esta verdad de fe no quita nada 

al hecho de que la Iglesia considera las religiones del mundo con sincero respeto, pero 

al mismo tiempo excluye esa mentalidad indiferentista « marcada por un relativismo 

religioso que termina por pensar que  “una religión es tan buena como otra ” ».91 Si 

bien es cierto que los no cristianos pueden recibir la gracia divina, también es cierto 

que objetivamente se hallan en una situación gravemente deficitaria si se compara con 

la de aquellos que, en la Iglesia, tienen la plenitud de los medios salvíficos.92 Sin 

embargo es necesario recordar a « los hijos de la Iglesia que su excelsa condición no 

deben atribuirla a sus propios méritos, sino a una gracia especial de Cristo; y si no 

responden a ella con el pensamiento, las palabras y las obras, lejos de salvarse, serán 

juzgados con mayor severidad ».93 Se entiende, por lo tanto, que, siguiendo el 

mandamiento de Señor (cf. Mt 28,19-20) y como exigencia del amor a todos los 

hombres, la Iglesia « anuncia y tiene la obligación de anunciar constantemente a 

Cristo, que es  “el Camino, la Verdad y la Vida ” (Jn 14, 6), en quien los hombres 

encuentran la plenitud de la vida religiosa y en quien Dios reconcilió consigo todas las 

cosas ».94 

La misión ad gentes, también en el diálogo interreligioso, « conserva íntegra, hoy 

como siempre, su fuerza y su necesidad ».95 « En efecto, « Dios quiere que todos los 

hombres se salven y lleguen al conocimiento pleno de la verdad » (1 Tm 2,4). Dios 

quiere la salvación de todos por el conocimiento de la verdad. La salvación se 

encuentra en la verdad. Los que obedecen a la moción del Espíritu de verdad están ya 

en el camino de la salvación; pero la Iglesia, a quien esta verdad ha sido confiada, 

debe ir al encuentro de los que la buscan para ofrecérsela. Porque cree en el designio 

universal de salvación, la Iglesia debe ser misionera ».96 Por ello el diálogo, no 

obstante forme parte de la misión evangelizadora, constituye sólo una de las acciones 

de la Iglesia en su misión ad gentes.97 La paridad, que es presupuesto del diálogo, se 

refiere a la igualdad de la dignidad personal de las partes, no a los contenidos 

doctrinales, ni mucho menos a Jesucristo  —que es el mismo Dios hecho hombre — 



comparado con los fundadores de las otras religiones. De hecho, la Iglesia, guiada por 

la caridad y el respeto de la libertad,98 debe empeñarse primariamente en anunciar a 

todos los hombres la verdad definitivamente revelada por el Señor, y a proclamar la 

necesidad de la conversión a Jesucristo y la adhesión a la Iglesia a través del bautismo 

y los otros sacramentos, para participar plenamente de la comunión con Dios Padre, 

Hijo y Espíritu Santo. Por otra parte, la certeza de la voluntad salvífica universal de 

Dios no disminuye sino aumenta el deber y la urgencia del anuncio de la salvación y 

la conversión al Señor Jesucristo. 

  

CONCLUSIÓN 

23. La presente Declaración, reproponiendo y clarificando algunas verdades de fe, ha 

querido seguir el ejemplo del Apóstol Pablo a los fieles de Corinto: « Os transmití, en 

primer lugar, lo que a mi vez recibí » (1 Co 15,3). Frente a propuestas problemáticas o 

incluso erróneas, la reflexión teológica está llamada a confirmar de nuevo la fe de la 

Iglesia y a dar razón de su esperanza en modo convincente y eficaz. 

Los Padres del Concilio Vaticano II, al tratar el tema de la verdadera religión, han 

afirmado:          « Creemos que esta única religión verdadera subsiste en la Iglesia 

católica y apostólica, a la cual el Señor Jesús confió la obligación de difundirla a todos 

los hombres, diciendo a los Apóstoles:  “Id, pues, y enseñad a todas las gentes, 

bautizándolas en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, enseñándoles a 

observar todo cuanto yo os he mandado ” (Mt 28,19-20). Por su parte todos los 

hombres están obligados a buscar la verdad, sobre todo en lo referente a Dios y a su 

Iglesia, y, una vez conocida, a abrazarla y practicarla ».99 

La revelación de Cristo continuará a ser en la historia la verdadera estrella que orienta 

a toda la humanidad: 100 « La verdad, que es Cristo, se impone como autoridad 

universal ». 101 El misterio cristiano supera de hecho las barreras del tiempo y del 

espacio, y realiza la unidad de la familia humana: « Desde lugares y tradiciones 

diferentes todos están llamados en Cristo a participar en la unidad de la familia de los 

hijos de Dios [...]. Jesús derriba los muros de la división y realiza la unificación de 

forma original y suprema mediante la participación en su misterio. Esta unidad es tan 

profunda que la Iglesia puede decir con san Pablo: « Ya no sois extraños ni forasteros, 

sino conciudadanos de los santos y familiares de Dios » (Ef 2,19) ». 102 

El Sumo Pontífice Juan Pablo II, en la Audiencia del día 16 de junio de 2000, 

concedida al infrascrito Cardenal Prefecto de la Congregación para la Doctrina de 

la Fe, con ciencia cierta y con su autoridad apostólica, ha ratificado y confirmado 

esta Declaración decidida en la Sesión Plenaria, y ha ordenado su publicación. 



Dado en Roma, en la sede de la Congregación para la Doctrina de la Fe, el 6 de 

agosto de 2000, Fiesta de la Transfiguración del Señor. 

  

 Joseph Card. Ratzinger 

Prefecto 

Tarcisio Bertone, S.D.B. 

Arzobispo emérito de Vercelli 

Secretario 

  

 

Notas 

(1) Conc. de Constantinopla I, Symbolum Costantinopolitanum: DS 150. 

(2) Cf. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 1: AAS 83 (1991) 249-340. 

(3) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Ad gentes y Decl. Nostra aetate; cf. también Pablo 

VI, Exhort. ap. Evangelii nuntiandi: AAS 68 (1976) 5-76; Juan Pablo II, 

Enc. Redemptoris missio. 

(4) Conc. Ecum. Vat.II, Decl.Nostra aetate, 2. 

(5) Pont. Cons. para el Diálogo Interreligioso y la Congr. para la Evangelización de 

los Pueblos, Instr. Diálogo y anuncio, 29; cf. Conc.Ecum. Vat II, Const. 

past. Gaudium et spes, 22. 

(6) Cf. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 55. 

(7) Cf. Pont.Cons. para el Diálogo Interreligioso y la Congr. para la Evangelización de 

los Pueblos, Instr. Diálogo y anuncio, 9: AAS 84 (1992) 414-446. 

(8) Juan Pablo II,Enc. Fides et ratio, 5: AAS 91 (1999) 5-88. 

(9) Conc. Ecum Vat. II, Const. dogm.Dei verbum, 2. 

(10) Ibíd., 4. 



(11) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 5. 

(12) Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio, 14. 

(13) Conc. Ecum. de Calcedonia, DS 301. Cf. S. Atanasio de Alejandría, De 

Incarnatione, 54,3: SC 199,458. 

(14) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.Dei verbum, 4 

(15) Ibíd., 5. 

(16) Ibíd. 

(17) 3 Cf. Catecismo de la Iglesia Católica, 144. 

(18) Ibíd., 150. 

(19) Ibíd., 153. 

(20) Ibíd., 178. 

(21) Juan Pablo II, Enc. Fides et Ratio, 13. 

(22) Cf. ibíd., 31-32. 

(23) Conc. Ecum. Vat.II, Decl.Nostra aetae, 2. Cf. también Conc.Ecum. Vat. II, 

Decr. Ad gentes, 9, donde se habla de todo lo bueno presente « en los ritos y en las 

culturas de los pueblos »; Const. dogm. Lumen gentium, 16, donde se indica todo lo 

bueno y lo verdadero presente entre los no cristianos, que pueden ser considerados 

como una preparación a la acogida del Evangelio. 

(24) Cf. Conc. de Trento, Decr. de libris sacris et de traditionibus 

recipiendis: DS 1501; Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm.Dei Filius, cap. 2: DS 3006. 

(25) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.Dei verbum, 11. 

(26) Ibíd. 

(27) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 55; cf. también 56. Pablo VI, Exhort. 

ap. Evangelii nuntiandi, 53. 

(28) Conc. Ecum. de Nicea I, DS 125. 



(29) Conc. Ecum de Calcedonia, DS 301. 

(30) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Gaudium et spes, 22. 

(31) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 6. 

(32) Cf. San León Magno, Tomus ad Flavianum: DS 269. 

(33) Cf. San León Magno, Carta « Promisisse me memini » ad Leonem I imp: DS 318: 

« In tantam unitatem ab ipso conceptu Virginis deitate et humanitate conserta, ut nec 

sine homine divina, nec sine Dio agerentur humana ». Cf. también ibíd.: DS 317. 

(34) Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, 45. Cf. también Conc. de 

Trento, Decr. De peccato originali, 3: DS 1513. 

(35) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 3-4. 

(36) Cf. ibíd., 7.Cf. San Ireneo, el cual afirmaba que en la Iglesia « ha sido depositada 

la comunión con Cristo, o sea, el Espíritu Santo » (Adversus Haereses III, 24, 1: SC 

211, 472). 

(37) Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, 22. 

(38) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 28.Acerca de « las semillas del Verbo » 

cf. también San Justino, 2 Apologia, 8,1-2,1-3; 13, 3-6: ed. E. J. Goodspeed, 84; 85; 

88-89. 

(39) Cf. ibíd., 28-29. 

(40) Ibíd., 29. 

(41) 3 Ibíd., 5. 

(42) Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.Gaudium et spes, 10; cf. San Agustín, cuando 

afirma que fuera de Cristo, « camino universal de salvación que nunca ha faltado al 

género humano, nadie ha sido liberado, nadie es liberado, nadie será liberado »: De 

Civitate Dei 10, 32, 2: CCSL 47, 312. 

(43) Conc. Ecum. Vat.II, Const. dogm. Lumen gentium, 62. 

(44) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 5. 



(45) Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. Gaudium et spes, 45. La necesidad y absoluta 

singularidad de Cristo en la historia humana está bien expresada por San Ireneo 

cuando contempla la preeminencia de Jesús como Primogénito: « En los cielos como 

primogénito del pensamiento del Padre, el Verbo perfecto dirige personalmente todas 

las cosas y legisla; sobre la tierra como primogénito de la Virgen, hombre justo y 

santo, siervo de Dios, bueno, aceptable a Dios, perfecto en todo; finalmente salvando 

de los infiernos a todos aquellos que lo siguen, como primogénito de los muertos es 

cabeza y fuente de la vida divina » (Demostratio, 39: SC 406, 138). 

(46) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 6. 

(47) Cf. Conc. Ecum. Vat.II, Const. dogm. Lumen gentium, 14. 

(48) Cf. ibíd., 7. 

(49) Cf. San Agustín, Enarrat.In Psalmos, Ps 90, Sermo 2,1: CCSL 39, 1266; San 

Gregorio Magno, Moralia in Iob, Praefatio, 6, 14: PL 75, 525; Santo Tomás de 

Aquino, Summa Theologicae, III, q. 48, a. 2 ad 1. 

(50) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.Lumen gentium, 6. 

(51) Símbolo de la fe: DS 48.Cf. Bonifacio VIII, Bula Unam Sanctam: DS 870-872; 

Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 8. 

(52) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr. Unitatis redintegratio, 4; Juan Pablo II, Enc. Ut 

unum sint, 11: AAS 87 (1995) 921-982. 

(53) 3 Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 20; cf. también San 

Ireneo, Adversus Haereses, III, 3, 1-3: SC 211, 20-44; San Cipriano, Epist. 33, 1: 

CCSL 3B, 164-165; San Agustín, Contra advers. legis et prophet., 1, 20, 39: CCSL 

49, 70. 

(54) Conc. Ecum Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 8. 

(55) Ibíd., Cf. Juan Pablo II, Enc. Ut unum sint, 13. Cf. también Conc.Ecum. Vat. II, 

Const. dogm. Lumen gentium, 15, y Decr.Unitatis redintegratio, 3. 

(56) Es, por lo tanto, contraria al significado auténtico del texto conciliar la 

interpretación de quienes deducen de la fórmula subsistit in la tesis según la cual la 

única Iglesia de Cristo podría también subsistir en otras iglesias cristianas. « El 

Concilio había escogido la palabra  “subsistit ” precisamente para aclarar que existe 

una sola  “subsistencia ” de la verdadera Iglesia, mientras que fuera de su estructura 



visible existen sólo  “elementa Ecclesiae ”, los cuales  —siendo elementos de la 

misma Iglesia — tienden y conducen a la Iglesia católica » (Congr. para la Doctrina 

de la Fe, Notificación sobre el volumen « Iglesia: carisma y poder » del P. Leonardo 

Boff, 11-III-1985: AAS 77 (1985) 756-762). 

(57) Cf. Conc. Ecum. Vat.II, Decr. Unitatis redintegratio, 3. 

(58) Cf. Congr. para la Doctrina de la Fe, Decl. Mysterium ecclesiae, n. 1: AAS 65 

(1973) 396-408. 

(59) Cf. Conc. Ecum. Vat.II, Decr. Unitatis redintegratio, 14 y 15; Congr. para 

Doctrina de la Fe, Carta Communionis notio, 17 AAS 85 (1993) 838-850. 

(60) Cf. Conc. Ecum Vat. I, Const. Pastor aeternus: DS 3053-3064; Conc. Ecum. Vat. 

II, Const dogm. Lumen gentium, 22. 

(61) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.Unitatis redintegratio, 22. 

(62) Cf. ibíd., 3. 

(63) Cf. ibíd., 22. 

(64) Congr. para la Doctrina de la Fe, Decl. Mysterium ecclesiae, 1. 

(65) Juan Pablo II, Enc. Ut unum sint, 14. 

(66) Conc. Ecum. Vat. II, Decr.Unitatis redintegratio, 3. 

(67) Congr. para la Doctrina de la Fe, Carta Communionis notio, 17.Cf. Conc. Ecum. 

Vat. II, Decr. Unitatis redintegratio, n. 4. 

(68) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 5. 

(69) 3 Ibíd., 1. 

(70) 3 Ibíd., 4. Cf. San Cipriano, De Dominica oratione 23: CCSL 3A, 105. 

(71) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 3. 

(72) Cf. ibíd., 9. Cf. También la oración dirigida a Dios, que se encuentra en 

la Didaché 9, 4: SC 248, 176: « Se reúna tu Iglesia desde los confines de la tierra en tu 

reino », e ibíd., 10, 5: SC 248, 180: « Acuérdate, Señor, de tu Iglesia... y, santificada, 

reúnela desde los cuatro vientos en tu reino que para ella has preparado ». 



(73) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 18; cf. Exhort. ap. Ecclesia in Asia, 6-

XI-1999, 17: L'Osservatore Romano, 7-XI-1999. El Reino es tan inseparable de Cristo 

que, en cierta forma, se identifica con él (cf. Orígenes, In Mt. Hom., 14, 7: PG 13, 

1197; Tertuliano, Adversus Marcionem, IV, 33, 8: CCSL 1, 634. 

(74) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 18. 

(75) Ibíd., 15. 

(76) Ibíd., 17. 

(77) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 14. Cf. Decr. Ad gentes, 7; 

Decr. Unitatis redintegratio, 3. 

(78) Juan Pablo II,Enc. Redemptoris missio, 9. Cf. Catecismo de la Iglesia Católica, 

846-847. 

(79) 3 Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm., Lumen gentium, 48. 

(80) Cf. San Cipriano, De catholicae ecclesiae unitate, 6: CCSL 3, 253-254; San 

Ireneo, Adversus Haereses, III, 24, 1: SC 211, 472-474. 

(81) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 10. 

(82) Conc. Ecum. Vat. II, Decr.Ad gentes, 2. La conocida fórmula extra Ecclesiam 

nullus omnino salvatur debe ser interpretada en el sentido aquí explicado (cf. 

Conc.Ecum. Lateranense IV, Cap. 1. De fide catholica: DS 802). Cf. también la Carta 

del Santo Oficio al Arzobispo de Boston: DS 3866-3872. 

(83) Conc. Ecum. Vat.II, Decr. Ad gentes, 7. 

(84) 3 Juan Pablo II, Enc.Redemptoris missio, 18. 

(85) Son las semillas del Verbo divino (semina Verbi), que la Iglesia reconoce con 

gozo y respeto (cf. Conc.Ecum. Vat. II, Decr. Ad gentes, 11, Decl. Nostra aetate, 2). 

(86) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 29. 

(87) Cf. Ibíd.; Catecismo de la Iglesia Católica, 843. 

(88) Cf. Conc. de Trento, Decr. De sacramentis, can. 8 de sacramentis in 

genere: DS 1608. 



(89) Cf. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 55. 

(90) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 17; Juan Pablo II, 

Enc. Redemptoris missio, 11. 

(91) Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 36. 

(92) Cf. Pío XII, Enc. Myisticis corporis, DS 3821. 

(93) Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm. Lumen gentium, 14. 

(94) Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra aetate, 2. 

(95) Conc.Ecum. Vat. II, Decr. Ad gentes, 7. 

(96) Catecismo de la Iglesia Católica, 851; cf. también, 849-856. 

(97) Cf. Juan Pablo II, Enc. Redemptoris missio, 55; Exhort. ap. Ecclesia in Asia, 31, 

6-XI-1999. 

(98) Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Dignitatis humanae, 1. 

(99) Ibíd. 

(100) Cf. Juan Pablo II, Enc. Fides et ratio, 15. 

(101) Ibid., 92. 

(102) Ibíd., 70. 

 


